
 

108 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

    

https://doi.org/10.56552/jisipol.v7i1.303 

 

Pemikiran Politik Pada Masa Dinasti Umayyah Dan Abbasiyah 

1)Romadhan Siregar, 2)Agung Prasetio, 3)Faris Naufal,  4)Marzuki Manurung 

1), 2), 3), 4), Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, 

UINSU, Indonesia 

Email:1romadhan0403232152@uinsu.ac.id;2agung0403232164@uinsu.ac.id;3faris04032

31038@uinsu.ac.id;4Marzuki1100000173@uinsu.ac.id 

Abstract 

This study discusses the dynamics of Islamic governance during the Umayyad and Abbasid dynasties and the 

contribution of classical Islamic political thought in explaining the transition from the shura-based caliphate to 

a hereditary monarchy. The main problem addressed is how the structure of power functioned during these two 

major dynasties and the extent to which the political thought of figures such as Al-Farabi, Al-Mawardi, and Ibn 

Khaldun reflects the political reality of their time. This study aims to analyze the characteristics of the Umayyad 

and Abbasid power systems and relate them to the construction of state theory developed within Islamic political 

philosophy. The method used is a qualitative approach through library research and descriptive analysis of 

primary and secondary sources. The findings reveal that the Umayyad government system was marked by 

power centralization and dynastic consolidation, while the Abbasid period introduced administrative and 

intellectual innovations despite maintaining a monarchical structure. Each of the three Islamic thinkers studied 

developed an ideal concept of statehood in response to the political conditions of their time. Al-Farabi 

emphasized the ideal state (al-Madinah al-Fadhilah), Al-Mawardi detailed the principles of imamate under 

sharia, and Ibn Khaldun highlighted the role of social cohesion (ashabiyah) in maintaining political stability. 

This study concludes that classical Islamic political thought remains relevant for development in the context of 

contemporary governance. 

Keywords: Umayyad Dynasty, Abbasid Dynasty, Islamic Politics, Al-Farabi, Ibn Khaldun, Al-Mawardi 

Abstrak 
Penelitian ini membahas dinamika pemerintahan Islam pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah 

serta kontribusi pemikiran politik Islam klasik dalam menjelaskan perubahan sistem kekuasaan dari 

kekhalifahan syura menuju monarki herediter. Permasalahan dalam kajian ini adalah bagaimana 

bentuk sistem pemerintahan pada masa dua dinasti besar tersebut serta sejauh mana relevansi 

pemikiran tokoh-tokoh seperti Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun dalam memotret realitas 

politik Islam saat itu. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis karakteristik sistem kekuasaan 

Umayyah dan Abbasiyah dan mengaitkannya dengan konstruksi teori kenegaraan yang berkembang 

dalam khazanah pemikiran politik Islam. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif 

dengan studi pustaka dan analisis deskriptif terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Hasil 

temuan menunjukkan bahwa sistem pemerintahan Umayyah ditandai oleh sentralisasi kekuasaan 

dan penguatan dinasti, sedangkan Abbasiyah membawa inovasi administratif dan intelektual, 

https://doi.org/10.56552/jisipol.v7i1.303
mailto:romadhan0403232152@uinsu.ac.id
mailto:2agung0403232164@uinsu.ac.id
mailto:3faris0403231038@gmail.com
mailto:3faris0403231038@gmail.com


 

109 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

meskipun tetap dalam sistem monarki. Ketiga tokoh pemikir Islam yang dikaji masing-masing 

memiliki konsep kenegaraan ideal yang lahir dari refleksi terhadap kondisi politik pada masa 

mereka. Al-Farabi menekankan negara ideal (al-Madinah al-Fadhilah), Al-Mawardi mengurai prinsip 

imamah dalam syariat, dan Ibn Khaldun menjelaskan pentingnya solidaritas sosial (ashabiyah) dalam 

mempertahankan stabilitas negara. Kajian ini menyimpulkan bahwa pemikiran politik Islam klasik 

tetap relevan untuk dikembangkan dalam kerangka politik kontemporer. 

Kata Kunci: Dinasti Umayyah, Dinasti Abbasiyah, Politik Islam, Al-Farabi, Ibn Khaldun, Al-Mawardi  

PENDAHULUAN 

Sejarah peradaban Islam tidak dapat dilepaskan dari dinamika politik yang 

berkembang sejak masa Khulafaur Rasyidin hingga lahirnya dinasti-dinasti besar 

seperti Bani Umayyah dan Bani Abbasiyah. Masa kepemimpinan dua dinasti ini 

menandai perubahan mendasar dalam struktur dan sistem pemerintahan Islam, 

khususnya dalam pergeseran dari sistem kekhalifahan yang berdasarkan 

musyawarah ke sistem monarki hereditas yang diwariskan secara turun-temurun. 

Fenomena ini menunjukkan betapa kuatnya pengaruh politik terhadap struktur 

keagamaan dan sosial umat Islam kala itu, serta bagaimana pengaruh pemikiran 

para tokoh filsafat Islam turut berperan dalam pembentukan model kenegaraan. 

Berbagai penelitian sebelumnya telah membahas secara parsial mengenai 

dinamika politik di masa Bani Umayyah maupun Abbasiyah. Misalnya, studi Ajid 

Thohir (2011) mengangkat aspek transisi sistem kekuasaan dari kekhalifahan ke 

monarki dalam konteks politik Islam klasik. Sementara itu, tulisan Hasanuddin 

(2018) fokus pada kontribusi Dinasti Abbasiyah dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan dan tata kelola pemerintahan. Kajian lain oleh Shiddiqie (2015) 

menelaah periodisasi sejarah kekhalifahan, namun masih terbatas dalam 

mengaitkan pemikiran tokoh-tokoh besar Islam seperti Al-Farabi, Al-Mawardi, dan 

Ibn Khaldun terhadap realitas politik yang terjadi pada masa dua dinasti tersebut. 

Penelitian ini penting untuk dibahas mengingat minimnya kajian yang secara 

komprehensif menghubungkan antara realitas politikDinasti Umayyah dan 

Abbasiyah dengan konstruksi pemikiran politik Islam klasik. Sebagian besar studi 

hanya menyoroti aspek historis atau filsafat politik secara terpisah, tanpa 

menelusuri keterkaitan antara keduanya. Padahal, pemikiran para tokoh seperti Al-

Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun lahir sebagai respons terhadap kondisi sosial-

politik yang mereka alami. Oleh karena itu, artikel ini berupaya untuk 

merekonstruksi hubungan antara sistem kekuasaan Islam klasik dan teori 

kenegaraan Islam dengan pendekatan historis-filosofis. Kajian ini diharapkan dapat 



 

110 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

memberikan kontribusi teoretis baru dalam pengembangan studi politik Islam dan 

menjembatani kesenjangan antara konteks sejarah politik dan wacana pemikiran 

Islam. 

Artikel ini menghadirkan pendekatan komparatif dan analisis pemikiran 

politik untuk mengkaji dinamika pemerintahan Dinasti Umayyah dan Abbasiyah 

secara lebih menyeluruh. Kebaruan ilmiah dari artikel ini terletak pada upaya 

mengaitkan perkembangan sistem politik di masa dua dinasti tersebut dengan 

konstruksi teori kenegaraan Islam yang dikembangkan oleh tiga tokoh besar: Al-

Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun. Penulis memadukan analisis historis dan 

filosofis guna menelusuri kesinambungan serta perbedaan mendasar dari kedua 

sistem pemerintahan, dalam terang pemikiran politik Islam. 

Permasalahan yang diangkat dalam artikel ini adalah bagaimana sistem 

kekhalifahan dan monarki berkembang pada masa Dinasti Umayyah dan 

Abbasiyah, serta bagaimana pemikiran Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun 

merefleksikan dan mempengaruhi sistem pemerintahan yang dijalankan oleh kedua 

dinasti tersebut. Adapun hipotesis dalam kajian ini adalah bahwa pemikiran ketiga 

tokoh tersebut memberikan kontribusi penting dalam membentuk kerangka teoritis 

sistem politik Islam yang berakar dari realitas pemerintahan kedua dinasti tersebut. 

Tujuan dari artikel ini adalah untuk menganalisis pemikiran politik Islam 

pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, serta mengaitkannya dengan teori-

teori kenegaraan yang dikembangkan oleh Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn 

Khaldun. Penelitian ini penting karena dapat memperkaya khazanah pemikiran 

politik Islam dan memberikan perspektif historis-filosofis terhadap dinamika 

kekuasaan dalam peradaban Islam klasik. 

KAJIAN PUSTAKA 

Kajian tentang dinamika politik Islam pada masa Dinasti Umayyah dan 

Abbasiyah telah menjadi objek perhatian para sejarawan dan pemikir politik Islam. 

Beberapa penelitian terdahulu telah mengupas aspek struktural dan transisi 

kekuasaan dari masa Khulafaur Rasyidin ke model pemerintahan dinasti. Misalnya, 

Ajid Thohir (2011) dalam bukunya Perkembangan Politik Islam menyoroti 

perubahan sistem kepemimpinan dari kekhalifahan syura ke monarki herediter. Ia 

menekankan bahwa peralihan ini bukan hanya politis, tetapi juga berdampak pada 

pemaknaan keagamaan terhadap konsep kepemimpinan. 



 

111 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

Sementara itu, Hasanuddin (2018) dalam artikel Kontribusi Dinasti 

Abbasiyah dalam Perkembangan Ilmu menyoroti peran Abbasiyah dalam 

menciptakan peradaban ilmiah. Ia menegaskan bahwa kebijakan politik Dinasti 

Abbasiyah menjadi landasan berkembangnya institusi pendidikan dan pemikiran 

rasional dalam Islam. Namun, ia tidak secara eksplisit mengaitkan perkembangan 

tersebut dengan teori politik para pemikir Islam klasik. 

Dalam konteks pemikiran tokoh, pemikiran Al-Farabi tentang al-Madinah al-

Fadhilah telah banyak ditelaah, namun sering kali ditempatkan dalam kerangka 

filsafat murni, bukan sebagai respon terhadap realitas politik historis. Misalnya, 

studi Nurdin (2020) hanya membahas relevansi etika politik Al-Farabi tanpa 

mengaitkannya dengan struktur kekuasaan yang berkembang di masa dinasti Islam 

awal.Begitu juga dengan pemikiran Al-Mawardi yang terkenal dengan karyanya al-

Ahkam al-Sultaniyyah, banyak dibahas dalam konteks fiqih siyasah, tetapi belum 

banyak penelitian yang menempatkan pemikirannya sebagai kritik atau penegasan 

terhadap praktik politik dinasti Abbasiyah. Hal serupa juga terjadi pada pemikiran 

Ibn Khaldun, di mana konsep ashabiyah lebih sering dipahami secara sosiologis 

daripada ditarik sebagai pondasi teori politik Islam yang lahir dari pengalaman 

sejarah. 

Kesenjangan teori (theoretical gap) tampak jelas dalam minimnya penelitian 

yang secara integratif mengkaji hubungan antara realitas politik Dinasti Umayyah 

dan Abbasiyah dengan konstruksi pemikiran politik tokoh-tokoh Islam klasik 

tersebut. Kebanyakan studi hanya memisahkan antara konteks sejarah politik dan 

konteks pemikiran, padahal kedua hal tersebut saling memengaruhi. 

Penelitian ini hadir untuk menjembatani kesenjangan tersebut, dengan 

mengkaji secara komprehensif dinamika pemerintahan dua dinasti besar dalam 

Islam dan relevansinya terhadap konstruksi teori kenegaraan Islam yang 

dirumuskan oleh Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun. Dengan demikian, 

artikel ini menawarkan kontribusi teoretis baru dalam pengembangan kajian politik 

Islam dari sudut pandang historis dan filosofis. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis. Metode ini dipilih karena sesuai untuk menelaah data historis dan 



 

112 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

pemikiran tokoh-tokoh filsafat Islam dalam konteks perkembangan sistem 

pemerintahan pada masa Dinasti Umayyah dan Dinasti Abbasiyah. Penelitian ini 

bertujuan untuk menggambarkan serta menganalisis secara mendalam fenomena 

politik dan corak kepemimpinan yang berkembang dalam dua dinasti besar 

tersebut, serta mengaitkannya dengan pemikiran politik Al-Farabi, Al-Mawardi, dan 

Ibn Khaldun. 

Data dalam penelitian ini diperoleh melalui studi pustaka (library research), 

yaitu dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber primer dan sekunder yang 

relevan, seperti kitab-kitab klasik, karya-karya tokoh, jurnal ilmiah, serta literatur 

historis dan politik Islam. Teknik analisis data dilakukan secara kualitatif, dengan 

mengelompokkan informasi berdasarkan tema-tema utama seperti sistem 

kekhalifahan, sistem monarki, teori kenegaraan Islam, serta kontribusi pemikiran 

para tokoh dalam membangun konsep politik Islam. 

Analisis dilakukan melalui interpretasi teks, perbandingan historis, dan 

sintesis teori untuk mendapatkan pemahaman yang utuh mengenai dinamika 

kekuasaan pada masa Umayyah dan Abbasiyah serta relevansi pemikiran tokoh-

tokoh klasik terhadap konsep politik Islam kontemporer. Hasil analisis ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan kajian pemikiran 

politik Islam, khususnya dalam memahami hubungan antara sejarah politik Islam 

dan filsafat kenegaraan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Perkembangan Teori Kekhalifaan 

Secara umum, Nourouzzaman Shiddiqie membagi perjalanan sejarah Islam 

menjadi tiga fase utama, yakni periode klasik, pertengahan, dan modern(Shiddiqi, 

1994).Lebih lanjut, fase tersebut dapat dirinci menjadi lima masa penting, yaitu: masa 

Nabi Muhammad saw. (571–632 M), masa Khulafaur Rasyidin (632–661 M), masa 

kekuasaan Dinasti Umayyah (661–750 M), masa kekuasaan Dinasti Abbasiyah (750–

1250 M), serta masa setelah runtuhnya kekuasaan khalifah di Baghdad (1250 hingga 

masa kini). 

Dari keseluruhan fase tersebut, salah satu periode yang menarik untuk dikaji 

lebih dalam adalah masa kekhalifahan Dinasti Bani Umayyah (661–750 M), yang 

merupakan kelanjutan dari era Khulafaur Rasyidin. Keunikan dinasti ini didasarkan 

pada beberapa faktor penting, di antaranya: pertama, pada masa ini terjadi 



 

113 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

peralihan bentuk pemerintahan dari sistem kekhalifahan yang sebelumnya 

berdasarkan musyawarah (demokratis), menjadi sistem monarki turun-temurun 

(herediter). Kedua, berdirinya dinasti ini didahului oleh konflik politik antara Ali 

bin Abi Thalib dan Muawiyah bin Abi Sufyan. 

Dinasti Umayyah 

Setelah pembunuhan Usman bin Affan, perselisihan antara Muawiyah dan 

Ali muncul. Muawiyah saat itu menjabat sebagai gubernur di daerah Syam 

(Damaskus), sedangkan Ali adalah Khalifah. Tujuan Muawiyah adalah untuk 

menggugat kematian Khalifah Usman yang terbunuh. Setelah itu, konflik ini 

mencapai puncaknya selama perang Siffin, yang menandai awal kekhalifahan 

Dinasti Umayyah(Islam & Alauddin, n.d.). 

 

Ajid Thohir menyatakan bahwa proses tahkim atau peradilan dalam perang 

Siffin, yang pada dasarnya dilakukan untuk membalas kematian Khalifah Utsman 

bin Affan, adalah titik di mana Dinasti Umayyah dimulai. Meskipun para 

pendukung Ali bin Abi Thalib seharusnya menang dalam pertempuran itu, tangan 

kanan Muawiyah, Amru bin Ash, segera mendorong pendukung Ali untuk kembali 

mengikuti hukum Allah dengan mengangkat al-Qur'an dengan ujung tombak ketika 

kekalahan mulai terlihat. Dalam keadaan seperti ini, Ali terjebak oleh taktik dan 

pendekatan yang digunakan Muawiyah.(Thohir, 2009). 

 

Dalam penjelasan lain dinyatakan, Ali sebenarnya telah menyadari bahwa 

pengangkatan mushaf oleh Muawiyah hanyalah siasat politik. Namun, tekanan dari 

para Qurra dan pemuka agama yang khawatir jika al-Qur'an tidak diakui sebagai 

hukum membuat mereka mendesak Ali untuk menyetujui tahkim. Meskipun sudah 

diperingatkan, mereka tetap memaksa hingga akhirnya Ali mengutus seseorang 

menemui Muawiyah, yang menyatakan bahwa pengangkatan mushaf bertujuan 

untuk kembali pada perintah Allah. Kedua pihak sepakat mengirim utusan: Abu 

Musa al-Asyari dari pihak Ali dan Amru bin Ash dari pihak Muawiyah. Peristiwa 

ini menyebabkan Ali kehilangan kekuatan politik, sementara Muawiyah semakin 

kuat dan membuka jalan baginya menjadi raja sekaligus khalifah.(Rahmadi, 2018). 

Saat Khalifah Ali bin Abi Thalib wafat, masa kepemimpinan khulafau al-

Rasyidin berakhir. Oleh karena itu, Hasan bin Ali diangkat untuk menggantikan 

ayahnya oleh masyarakat Arab, Irak, dan Iran, sampai Qois ibn Saad membaiat dan 



 

114 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

masyarakat Irak mengikutinya. Namun, pihak Muawiyah menentang pembaiatan 

tersebut, dan Muawiyah mengirim tentara untuk menyerang kota Irak. 

Peperangan berhasil dihindari berkat kebijaksanaan Hasan bin Ali yang lebih 

memilih jalan damai demi mencegah pertumpahan darah di kalangan umat Islam. 

Sebagai bagian dari kesepakatan perdamaian, Hasan bin Ali mengajukan beberapa 

syarat kepada Muawiyah. Di antaranya adalah bahwa Muawiyah tidak boleh 

menaruh dendam kepada penduduk Irak, pajak tanah dari negeri Ahwaz harus 

diberikan kepada Hasan setiap tahun, serta Muawiyah harus membayar kepada 

saudaranya, Husein, sebesar dua juta dirham. Selain itu, Muawiyah diminta 

menjamin keamanan dan memaafkan kesalahan penduduk Irak, memberikan 

bantuan lebih besar kepada Bani Hasyim dibandingkan Bani Abdu Syam, dan 

jabatan khalifah setelah Muawiyah harus diputuskan berdasarkan musyawarah di 

kalangan kaum Muslimin.(Haris, 2018). 

Oleh karena itu, Muawiyah bin Abi Sofyan secara resmi diangkat menjadi 

khalifah setelah Hasan bin Ali mengundurkan diri dari jabatan tersebut, yang 

mendapat dukungan dari kaum Syiah selama beberapa bulan. Peristiwa "Am al-

Jamaah" tahun persatuan yang terjadi antara Hasan bin Ali dan Muawiyah bin Abi 

Sofyan sekaligus menandai batas antara masa Khulafau al-Rasyidin (632-661 M) dan 

Dinasti Umayyah (661-750 M). 

Muawiyah bin Abi Sufyan merupakan pendiri Dinasti Umayyah. Ia dikenal 

sebagai sosok yang memiliki kemampuan besar dalam pembangunan, bahkan 

sering disejajarkan dengan para khalifah sebelumnya dari masa Khulafaur Rasyidin. 

Meskipun begitu, banyak pihak awalnya kurang bersimpati padanya, terutama 

karena keterlibatannya dalam Perang Shiffin, di mana ia menggunakan berbagai 

taktik, termasuk kekerasan, diplomasi, dan tipu muslihat. Selain itu, awal 

pemerintahannya juga tidak lahir dari proses pemilihan yang demokratis. 

Pada awal pemerintahannya, Muawiyah melakukan dua hal. Pertama, dia 

memindahkan ibu kota Negara dari Madinah (Kufah) ke Damascus, tempat dia 

menjabat sebagai gubernur selama masa Khalifah Usman dan Ali. Kedua, dia 

mengubah sistem pemerintahan dari demokrasi menjadi monarki hereditary. Ini 

terbukti ketika generasi berikutnya dari Muawiyah memaksa seluruh rakyatnya 

untuk mengabdi kepada Yazid, anaknya. Muawiyah bermaksud menerapkan 

monarki Persia dan Bizantium.(Anton, Yogi Setiawan, Hani Nurulhanifah, Fitria Rahayu, 

2024). 



 

115 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

Ketiga, seperti yang disampaikan oleh Ali Husni al-Kharbutily, Muawiyah bin 

Abi Sufyan adalah sosok yang cerdas dan sangat terampil dalam strategi politik. 

Karena kecakapannya itulah, Dinasti Umayyah pada masa kepemimpinannya 

membagi wilayah kekuasaan menjadi lima wilayah politik utama, yaitu; 1)Wilayah 

Jazirah Arab, yang meliputi Hijaz, Yaman, Makkah, dan Madinah, 2)Wilayah Mesir, 

yang mencakup seluruh kawasan Mesir, 3)Wilayah Irak, yang meliputi Teluk Persia, 

Aman, Bahrain, Sijistan, Kirman, Khurasan, hingga Punjab di India, 4)Wilayah Asia 

Kecil, yang terdiri dari Armenia dan Azerbaijan, dan 5)Wilayah Afrika, yang 

mencakup Barbar, Andalusia, serta negara-negara di sekitar Laut Tengah.(Zainudin, 

2015). 

Di antara jasa-jasa Muawiyah antara lain adalah mendirikan kantor cap 

(untuk percetakan mata uang), membentuk sistem pos cepat dengan memanfaatkan 

kuda-kuda yang selalu siap di setiap pos antarwilayah, membangun armada laut 

militer pertama dalam sejarah Islam, serta menerapkan sistem penggajian tentara 

secara teratur. Selain itu, pada masa pemerintahannya, profesi hakim (qadhi) mulai 

berkembang sebagai jabatan khusus yang mandiri. Muawiyah wafat di Damaskus 

pada tahun 60 H karena sakit, dan kepemimpinannya dilanjutkan oleh putranya, 

Yazid, yang sebelumnya telah ditunjuk sebagai pewaris takhta sejak masa 

pemerintahan Muawiyah. 

Dinasti Abbasiyah 

Peralihan dari Dinasti Umayyah ke Dinasti Abbasiyah merupakan titik balik 

penting dalam sejarah Islam yang terjadi pada tahun 750 M (132 H). Dinasti 

Umayyah yang telah memimpin sejak tahun 661 M mulai mengalami kemunduran 

akibat berbagai faktor internal dan eksternal. Pemerintahannya yang didominasi 

oleh elit Arab dan bersifat otoriter memunculkan ketidakpuasan dari berbagai 

kalangan, terutama dari kelompok non-Arab (mawali), Syiah, serta kaum intelektual 

dan ulama yang merasa tersisihkan. Ketimpangan sosial dan politik ini 

dimanfaatkan oleh Bani Abbas, keturunan Abbas bin Abdul Muthalib (paman Nabi 

Muhammad SAW), untuk menggalang kekuatan dan menggulingkan kekuasaan 

Umayyah.  

Pemberontakan besar dimulai dari Khurasan, dipimpin oleh Abu Muslim al-

Khurasani, yang berhasil memperoleh dukungan luas. Puncak dari perlawanan ini 

terjadi dalam Pertempuran Zab, di mana pasukan Abbasiyah berhasil mengalahkan 

pasukan Umayyah dan membunuh khalifah terakhirnya, Marwan II. Setelah 

kemenangan tersebut, Abul Abbas as-Saffah diangkat sebagai khalifah pertama dari 



 

116 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

Dinasti Abbasiyah. Dengan berdirinya dinasti baru ini, pusat pemerintahan 

dipindahkan dari Damaskus ke Baghdad, yang kemudian menjadi pusat ilmu 

pengetahuan dan peradaban Islam. Dinasti Abbasiyah membuka peluang bagi kaum 

non-Arab untuk berperan aktif dalam pemerintahan dan perkembangan peradaban, 

menandai era baru yang lebih inklusif dan intelektual dalam sejarah kekhalifahan 

Islam. 

Daulah Abbasiyah sebagai sebuah kekhalifahan baru menunjukkan 

perbedaan yang cukup mencolok dibandingkan dengan Daulah Umayyah 

sebelumnya. Selain dominasi bangsa Arab dalam pemerintahan yang telah 

digantikan oleh pengaruh Persia, Turki, dan golongan Mawali, masih terdapat 

sejumlah perbedaan lainnya dalam berbagai aspek, sebagai berikut: 

Para khalifah Abbasiyah berupaya memberikan nilai kesucian kepada Daulah 

mereka, dengan menjadikan aturan pemerintahan mereka berlandaskan pada 

syariat Allah, berbeda dengan Daulah Umayyah yang lebih menekankan pada 

identitas Arab, menjadikan para khalifah terlihat seperti pemimpin suku. Sikap ini 

mempengaruhi sistem pemerintahan yang lebih fokus pada aspek material. Dengan 

kata lain, posisi khalifah Abbasiyah dianggap sebagai titipan dari Allah, bukan hasil 

pilihan rakyat. Dampak ini dirasakan dalam cara pemerintah menjalankan tugasnya. 

Para khalifah menyebut diri mereka al-Imam, sebuah gelar yang sebelumnya 

digunakan oleh pemimpin dalam kegiatan shalat. Sistem monarki ini juga diwarnai 

dengan berbagai ritual dan tata cara, sehingga khalifahtidak bisa ditemui secara 

langsung tanpamelewati beberapa pengawal(Abbas, 2018). 

Pada masa kekuasaan Abbasiyah, terjadi penyatuan antara unsur politik dan 

agama, yang menjadi pembeda utama dari masa sebelumnya yang cenderung 

menitikberatkan pada aspek duniawi. Penyatuan ini tampak jelas melalui berbagai 

pemberontakan yang umumnya bermula dari persoalan-persoalan keagamaan. Para 

khalifah Abbasiyah meyakini bahwa mereka bertugas menegakkan keadilan dan 

menghidupkan sunnah Nabi. Perpaduan antara kepentingan agama dan politik ini 

menjadikan kepatuhan rakyat kepada khalifah tidak hanya sebagai bentuk ketaatan 

politik, tetapi juga sebagai bagian dari pelaksanaan ajaran agama. Dalam sistem 

pemerintahan, banyak struktur dan jabatan yang diadopsi dari tradisi Persia, seperti 

posisi wazir, al-hajib, serta berbagai lembaga birokrasi di lingkungan istana. 

Berbeda dengan Dinasti Umayyah, Dinasti Abbasiyah tidak lagi 

menitikberatkan pada ekspansi wilayah kekuasaan, melainkan lebih fokus pada 



 

117 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

upaya mempertahankan batas-batas yang telah ada, memberikan tindakan tegas 

terhadap kerajaan yang melanggar perjanjian, serta menghadapi kelompok-

kelompok pemberontak. Ketiadaan ekspansi wilayah bukan berarti menunjukkan 

kelemahan, justru sebaliknya, Dinasti Abbasiyah memiliki kekuatan yang kokoh di 

berbagai aspek. Dinasti ini dikenal sebagai salah satu kekhalifahan Islam yang 

paling panjang usianya, yaitu sekitar 524 tahun. Sepanjang periode tersebut, 

terdapat 37 khalifah yang memimpin secara bergantian, namun masa kejayaan 

Dinasti Abbasiyah hanya berlangsung pada era sembilan khalifah 

pertamanya(Amiruddin Dardiri et al., 2023) 

2. Perbedaan Sistem Monarki dan Kekhalifaan 

 Sistem monarki merupakan bentuk pemerintahan di mana seorang raja atau 

ratu memegang kekuasaan tertinggi, dengan posisi ini diwariskan dari satu generasi 

ke generasi selanjutnya. Dalam model ini, pemimpin dapat memiliki kekuasaan 

absolut atau konstitusional, tergantung pada jenis pemerintahan yang diterapkan. 

Dalam sejarah Islam, monarki mulai muncul dengan jelas setelah periode Khulafaur 

Rasyidin, terutama saat kepemimpinan mulai beralih secara turun temurun dalam 

satu dinasti. Ini menunjukkan adanya perubahan dari sistem kepemimpinan 

khalifah yang berbasis pada prinsip musyawarah ke arah pola pemerintahan yang 

lebih mirip suatu dinasti(Puspaningrum & Wulandari, 2023).  

 Berbeda dengan itu, kekhalifahan merupakan suatu bentuk pemerintahan 

dalam Islam yang menempatkan seorang pemimpin, yaitu khalifah, sebagai kepala 

umat berdasarkan prinsip-prinsip syariah Islam. Proses pemilihan khalifah 

dilakukan melalui diskusi atau baiat yang melibatkan tokoh-tokoh masyarakat dan 

para ahli, yang biasanya disebut sebagai ahlul halli wal ‘aqdi. Dalam struktur ini, 

kepemimpinan dianggap sebagai sebuah tanggung jawab, bukan sebagai hak yang 

diwariskan. Seorang khalifah memiliki kewajiban untuk bertanggung jawab tidak 

hanya kepada rakyatnya tetapi juga kepada Allah SWT. Ia diharuskan untuk 

menegakkan keadilan, melindungi agama, dan mengimplementasikan hukum-

hukum Islam secara keseluruhan. Pengawasan terhadap pemimpin dilakukan oleh 

para ulama dan masyarakat, sehingga kekuasaan tidak bersifat mutlak. 

  Perbedaan mencolok antara sistem monarki dan kekhalifahan terletak pada 

sumber legitimasi kekuasaan dan proses suksesi kepemimpinan. Dalam 

kekhalifahan, kekuasaan berasal dari umat melalui mekanisme musyawarah dan 

baiat, sedangkan dalam monarki, kekuasaan bersifat turun-temurun dan tidak 

memerlukan persetujuan umat secara langsung. Dalam sejarah Islam, gejala 

perubahan ini tampak nyata pada masa pemerintahan setelah era Khulafaur 



 

118 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

Rasyidin, di mana sistem pewarisan jabatan mulai diterapkan. Meski tetap 

menggunakan istilah “khalifah,” namun praktik pemerintahannya menunjukkan 

corak monarki yang mengedepankan garis keturunan dan kekuasaan absolut dalam 

keluarga penguasa(Malik, 2017). 

3. Pemikiran Tokoh Filsafat Islam 

a. Al- Farabi 

Nama lengkapnya adalah Abu An-Nashr Muhammad bin Muhammad bin 

Tharkhan bin Uzlug. Ia berasal dari kota Farab, sebuah wilayah yang terletak di 

Khurasan, Turkestan. Al-Farabi lahir pada tahun 259 H atau 870 M, dan wafat pada 

tahun 339 H atau 950 M.Sejak muda, ia menimba ilmu-ilmu keislaman di kota 

Bukhara. Ia kemudian mempelajari logika dari seorang Kristen Nestorian bernama 

Yuhanna bin Hailan. Bersama gurunya itu, Al-Farabi pergi ke Irak dan menetap di 

Bagdad. Di kota tersebut, ia juga belajar kepada Abu Bisyr bin Mattius, seorang ahli 

logika dan filsafat yang juga beragama Kristen. Selain itu, ia memperdalam ilmu tata 

bahasa Arab (nahwu) kepada Abu Bakr al-Siraj.Pada tahun 330 H atau 941 M, Al-

Farabi pindah ke Damaskus. Di sana, ia bertemu dengan Saif ad-Daulah, Sultan 

Halab (Aleppo), yang kemudian menjadikannya orang kepercayaan dan 

memberinya tunjangan yang sangat besar.(Sa’adi et al., 2024) 

Menurut Al-Farabi, tujuan utama bernegara adalah meraih kebahagiaan 

dunia dan akhirat melalui ibadah dan pengabdian kepada Tuhan, menjadikan 

pandangannya bersifat teosentris dan berbeda dari filsuf Barat. Setiap warga negara 

harus memiliki cita-cita bersama untuk mencapai kebahagiaan kolektif. Al-Farabi 

juga menegaskan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang secara alami 

membutuhkan hidup bersama dalam komunitas politik, karena kerja sama 

diperlukan untuk meraih kesempurnaan. Masyarakat yang ideal, menurutnya, 

adalah kumpulan warga negara yang beragam namun saling melengkapi. 

(Pancawati, 2018). 

Al-Farabi meyakini bahwa negara adalah sumber utama kebahagiaan dunia 

dan akhirat, yang dicapai melalui semangat tolong-menolong antarwarganya. 

Negara ideal ini disebut al-madinah al-fadilah, dan ditopang oleh empat keutamaan: 

duniawi, ukhrawi, jasmani, dan rohani. Ia menggambarkan negara seperti tubuh 

manusia, di mana setiap bagian memiliki fungsi masing-masing namun 

dikendalikan oleh satu pusat, yaitu pemimpin, layaknya hati yang mengatur seluruh 

organ tubuh. 



 

119 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

Madinah Al-Fadhilah memiliki tiga syarat keunggulan: (1) Keunggulan dalam 

bidang ilmu pengetahuan, (2) Keunggulan dalam ideologi, dan (3)Keunggulan 

dalam aspek keagamaan.ebagaimana fungsi hati dalam tubuh yang tidak dapat 

digantikan oleh organ lain, demikian pula dalam suatu negara, tidak semua orang 

layak menjadi pemimpin. Oleh karena itu, kota ideal ini harus dipimpin oleh sosok 

pemimpin yang juga ideal, yakni seorang filsuf yang memiliki karakteristik seperti 

seorang nabi. Pemimpin tersebut dituntut menjadi individu yang paling unggul 

dalam keilmuan, memiliki akhlak yang luhur, jiwa yang bersih, dan mampu 

mengatur seluruh aspek kehidupan masyarakat dengan bijaksana. Selain itu, ia juga 

harus mampu menerima cahaya intelektual secara aktif, baik melalui potensi 

bawaan maupun hasil dari pengembangan diri yang terus menerus. Sifat-sifat inilah 

yang menjadikannya seorang filsuf yang sekaligus mencerminkan sifat kenabian 

(Muttaqin, 2022). 

b. Al- Mawardi 

Imam al-Mawardi merupakan seorang cendekiawan Muslim terkemuka yang 

lahir di kota Bashrah pada tahun 364 H atau 975 M dan wafat di Baghdad pada usia 

86 tahun, tepatnya pada tanggal 30 Rabiul Awwal 450 H. Nama lengkap beliau 

adalah Abū al-Hasan ‘Ali ibn Muhammad ibn Habib al-Mawardi al-Basri al-

Baghdadi, dan beliau dikenal dengan gelar Imam al-Mawardi. Gelar ini disematkan 

karena kecakapannya dalam menyampaikan argumen, berpidato, berdiskusi, serta 

kemampuannya menganalisis persoalan-persoalan umat dengan tajam.Selain 

dikenal sebagai ahli fikih, al-Mawardi juga dikenal secara khusus sebagai pakar 

dalam bidang fikih politik (fiqih siyāsī). Pemikiran-pemikirannya dalam bidang ini 

memberikan pengaruh besar terhadap perkembangan pemikiran politik Islam, dan 

dalam perjalanan sejarah, ia semakin dikenal sebagai salah satu tokoh utama dalam 

bidang fiqih siyāsī. 

Imam al-Mawardi merupakan salah satu tokoh besar dalam tradisi pemikiran 

politik Islam klasik. Pemikirannya sangat memengaruhi perumusan konsep 

kenegaraan Islam, khususnya dalam hal kepemimpinan atau imāmah. Gagasan-

gagasannya tertuang dalam karya monumental berjudul al-Ahkām al-Sulthāniyyah, 

yang menjadi rujukan penting dalam bidang fikih siyasah (politik Islam). Menurut 

al-Mawardi, imāmah adalah lembaga penting yang wajib ditegakkan, baik secara 

rasional maupun syar’i. Secara rasional, karena manusia adalah makhluk sosial yang 

tidak lepas dari potensi konflik, maka dibutuhkan seorang pemimpin untuk 

menjamin keadilan dan keteraturan. Sedangkan secara syar’i, karena banyak hukum 



 

120 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

agama yang tidak dapat ditegakkan tanpa adanya kekuasaan, maka keberadaan 

pemimpin adalah keharusan demi menjaga agama dan mengatur urusan 

dunia(Muttaqin, 2022). 

 Al-Mawardi menjelaskan bahwa seorang pemimpin (Ahl al-Imāmah) harus 

memenuhi tujuh kriteria utama: adil, mampu berijtihad, sehat panca indera, fisik 

sempurna, cerdas, berani, dan berasal dari keturunan Quraisy. Sementara itu, 

pemilih pemimpin (Ahl al-Ikhtiyār) harus memiliki integritas, pengetahuan, dan 

kebijaksanaan. Proses pengangkatan pemimpin dapat dilakukan melalui pemilihan 

oleh Ahl al-Hall wa al-‘Aqd atau penunjukan langsung oleh pemimpin sebelumnya. 

Ia juga merinci sepuluh tugas utama pemimpin, seperti menjaga agama, 

menegakkan keadilan, menerapkan syariat, menjaga keamanan, mengelola 

keuangan, serta mengangkat pejabat yang amanah. Sebagai imbalan, pemimpin 

berhak atas ketaatan rakyat dan dukungan yang layak, selama kebijakannya sesuai 

dengan syariat dan dilakukan melalui musyawarah 

Keistimewaan pemikiran al-Mawardi terletak pada ketegasannya dalam 

menyatakan bahwa seorang pemimpin bisa dimakzulkan jika tidak lagi memenuhi 

syarat. Al-Mawardi menyebutkan tiga kondisi utama yang menyebabkan 

pemakzulan, yakni: terjadi penyimpangan moral dan akidah, mengalami cacat fisik 

atau kehilangan akal, serta kehilangan otoritas karena dikuasai pihak lain. Dengan 

demikian, al-Mawardi menegaskan pentingnya kepemimpinan yang adil, 

bertanggung jawab, dan tetap berada dalam koridor syariat. Pemikiran politik al-

Mawardi ini dinilai relevan untuk dijadikan rujukan dalam sistem kepemimpinan, 

baik di masa klasik maupun dalam konteks negara modern saat ini(Amin, 2016). 

c. Ibnu Khaldun 

Nama lengkapnya adalah Abdurrahman Abu Zaid, yang kemudian dikenal 

dengan gelar Waliyyuddin. Ia lahir di Tunisia pada awal bulan Ramadhan tahun 732 

H (1332 M) dan wafat di Kairo, Mesir, pada tanggal 25 Ramadhan 808 H (1406 M). 

Ibnu Khaldun merupakan salah satu tokoh Muslim terkemuka pada masanya. Ia 

dikenal sebagai pelopor dalam dunia keilmuan karena menjadikan sejarah sebagai 

suatu ilmu yang sistematis, dengan menyertakan argumen-argumen logis untuk 

menjelaskan peristiwa-peristiwa yang terjadi.Pendidikan pertamanya diperoleh dari 

ayahnya sendiri yang menjadi guru awal baginya. Selanjutnya, ia belajar bahasa 

kepada sejumlah ulama seperti Abu Abdillah Muhammad Ibnu al-‘Arabi al-Husairi, 

Abu al-Abbas Ahmad Ibnu al-Qushar, dan Abu Abdillah al-Wadiyashi. Dalam 

bidang fikih, ia berguru kepada Abi Abdillah Muhammad al-Jiyan dan Abu al-



 

121 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

Qassim Muhammad al-Qashir. Selain itu, Ibnu Khaldun juga mendalami ilmu 

logika, teologi, matematika, dan astronomi dari Abu Abdillah Muhammad Ibnu 

Ibrahim al-‘Arabi.(Huda, 2008). 

 

Ibn Khaldun adalah seorang ilmuwan Muslim yang terkenal karena 

pemikirannya dalam bidang politik, sejarah, dan sosiologi. Salah satu konsep utama 

dalam pemikiran politiknya adalah ashabiyah, yaitu semangat solidaritas dan 

kebersamaan dalam suatu kelompok masyarakat. Menurut Ibn Khaldun, ashabiyah 

merupakan fondasi utama berdirinya sebuah negara. Negara akan kokoh jika 

masyarakatnya memiliki ikatan sosial yang kuat, dan akan melemah bahkan runtuh 

apabila semangat solidaritas itu hilang. Pemikiran ini lahir dari pengamatan dan 

pengalamannya dalam dunia politik serta telaahnya terhadap sejarah berbagai 

dinasti Islam. 

Ibnu Khaldun juga menekankan pentingnya peran agama dalam 

memperkuat ashabiyah. Ia menilai bahwa agama, khususnya Islam, mampu menjadi 

kekuatan pemersatu yang melampaui ikatan kabilah atau kesukuan.Dalam 

pandangan Ibnu Khaldun, negara tidak akan bertahan lama jika tidak didukung 

oleh sistem kekuasaan yang adil dan pemimpin yang memiliki kualitas tertentu. 

Oleh karena itu, ia merumuskan kriteria bagi seorang khalifah, yaitu harus memiliki 

ilmu, keadilan, kemampuan, tidak cacat fisik, dan berasal dari keturunan 

Quraisy.Meski syarat terakhir ini menuai perdebatan, Ibn Khaldun melihatnya dari 

sudut pandang historis dan sosiologis, karena kaum Quraisy dikenal memiliki 

kharisma dan keunggulan dalam memimpin umat Islam(Ilham, 2016). 

Selain itu, Ibnu Khaldun juga memberikan delapan prinsip penting yang 

harus dijaga oleh pemimpin agar negara tetap stabil dan berkeadilan. Prinsip 

tersebut meliputi pentingnya kekuasaan dalam menegakkan syari’ah, perlunya 

syari’ah untuk membimbing kekuasaan, ketergantungan penguasa pada rakyat, 

serta pentingnya pembangunan, kekayaan, dan keadilan sebagai landasan dalam 

menyejahterakan masyarakat. Dengan demikian, pemikiran politik Ibnu Khaldun 

sangat menekankan keterkaitan antara kekuasaan, solidaritas sosial, agama, dan 

keadilan.(Solikah & Ismail, 2019) 

PENUTUP 

Penelitian ini menunjukkan bahwa masa pemerintahan Dinasti Umayyah dan 

Abbasiyah merupakan periode penting dalam sejarah politik Islam yang menandai 

pergeseran dari sistem kekhalifahan berbasis musyawarah ke sistem monarki 

hereditas. Dinasti Umayyah memperkenalkan model kekuasaan yang lebih terpusat 

dan turun-temurun, sementara Dinasti Abbasiyah membawa pendekatan yang lebih 



 

122 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

terstruktur dan administratif, meskipun tetap mempertahankan sistem 

monarki.Pemikiran politik Islam dari Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun 

memberikan kontribusi besar dalam memahami dan merumuskan konsep ideal 

negara dalam Islam. Al-Farabi menekankan pentingnya kepemimpinan filosofis 

yang berorientasi pada kebahagiaan umat, Al-Mawardi menekankan pentingnya 

legitimasi dan syarat-syarat kepemimpinan dalam kerangka syariat, sedangkan Ibn 

Khaldun menekankan peran solidaritas sosial (ashabiyah) dalam mempertahankan 

stabilitas negara.Keterkaitan antara dinamika pemerintahan dua dinasti tersebut dan 

konstruksi pemikiran para tokoh ini memperlihatkan bahwa realitas politik Islam 

tidak berdiri sendiri, melainkan berkembang seiring pemikiran yang hidup dan 

merespons zaman. Dengan demikian, penelitian ini berhasil menunjukkan bahwa 

teori politik Islam bersifat dinamis dan kontekstual. 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi pijakan bagi kajian lebih lanjut 

mengenai rekonstruksi pemikiran politik Islam dalam konteks kekinian, khususnya 

dalam membangun model pemerintahan yang berlandaskan pada prinsip keadilan, 

musyawarah, dan nilai-nilai Islam. Disarankan kepada peneliti selanjutnya untuk 

mengeksplorasi lebih jauh keterkaitan antara konsep politik klasik Islam dengan 

tantangan-tantangan modern, seperti demokrasi, pluralisme, dan hak asasi manusia, 

sehingga pemikiran politik Islam tetap relevan dalam dunia kontemporer. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abbas, N. (2018). Pemikiran Politik Islam Pada Masa Pemerintahan Dinasti 

Abbasiyah. Jurnal Dakwah Tabligh, 17(1), 68–83. 

Amin, M. (2016). Pemikiran Politik Al-Mawardi. Jurnal Politik Profetik, 4(2), 117–136. 

https://doi.org/10.24252/jpp.v4i2.2744 

Amiruddin Dardiri, M., Waluyo, W., & Aquil, A. (2023). Kondisi Sosial-Politik 

Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam. Jurnal 

Asy-Syukriyyah, 24(1), 69–82. https://doi.org/10.36769/asy.v24i1.318 

Anton, Yogi Setiawan, Hani Nurulhanifah, Fitria Rahayu, D. S. (2024). Sejarah 

Perkembangan Bani Umayah dan Peradaban Tiga Kerajaan Islam. Jurnal Intelek 

Dan Cendikiawan Nusantara, 1(1), 543–550.  

Haris, M. (2018). Situasi Politik Pemerintahan Dinasti Umayyah dan Abbasiyah. 

TASAMUH: Jurnal Studi Islam, 10(2), 391–406. 

https://doi.org/10.47945/tasamuh.v10i2.79 

Huda, N. (2008). Pemikiran ibn khaldun tentang Ashabiyah. Suhuf, 20(1), 41–52. 



 

123 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik |Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123) 

 

| P a g e  
 

Lisensi: 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY) 

Ilham. (2016). Konsep ‘Ashabiyah Dalam Pemikiran  Politik Ibnu Khaldun. Jurnal 

Politik Profetik, 4(1), 1–13. 

Islam, U., & Alauddin, N. (n.d.). Perkembangan Politik dan Ilmu Pengetahuan Masa 

Dinasti Bani Umayyah. 80–96. 

Malik, M. K. (2017). Potret Kekhalifahan Islam Dinamika Kepemimpinan Islam 

Pasca al-Khulafâ al-Râsyidûn hingga Turki Utsmani. Tsaqafah, 13(1), 135. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.980 

Muttaqin, J. (2022). AL-FARABI : POLITIK SEBAGAI JALAN KEBAHAGIAAN. An-

Nur: Jurnal Studi Islam, 14(2), 129–144. 

Pancawati, H. (2018). Pemikiran al-Farabi Tentang Politik dan Negara. Aqlania, 9(1), 

73. https://doi.org/10.32678/aqlania.v9i01.2063 

Puspaningrum, A., & Wulandari, N. D. (2023). PERBANDINGAN SISTEM 

PEMERINTAHAN DAN PENDIDIKAN MASA DINASTI UMMAYAH DAN 

DINASTI ABASIYAH Azizah. Jambura History and Culture Journal, 5(2), 35–55. 

Rahmadi, F. (2018). Dinasti Umayyah (Kajian Sejarah dan Kemajuannya). Al-Hadi, 

III(2), 669–676. 

Sa’adi, G. M., Hasan, A., Umar, M., & Khasyi’in, N. (2024). Pemikiran Politik Al-

Farabi. Interdisciplinary Explorations in Research Journal, 2(2), 865–882. 

https://doi.org/10.62976/ierj.v2i2.577 

Shiddiqi, N. (1994). Sunni Dalam Perspektif Sejarah. Al-Jami’ah: Journal of Islamic 

Studies, 32(57), 1–12. 

Solikah, S., & Ismail, I. (2019). Pemikiran Politik Ibnu Kholdun (732 H-808 H/1332-

1406 M). Al Hikmah: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 65–83. 

Thohir, A. (2009). Perkembangan Peradaban di Kawasan Dunia Islam(p. 364). PT. 

Rajawali Pers. 

Zainudin, E. (2015). Perkembangan Islam Pada Masa Bani Umayyah. Jurnal 

Intelegensia, 3(2), 28-35Zainudin, E. (2015).  

 


