P-ISSN : 0216-6984

Jurnal limu Sosial dan lImu Politik ~ &ssn. 2722.6107

https://doi.org/10.56552/jisipol.v7i1.303

Pemikiran Politik Pada Masa Dinasti Umayyah Dan Abbasiyah

YRomadhan Siregar, ?Agung Prasetio, ¥Faris Naufal, YMarzuki Manurung

1,234, Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam,
UINSU, Indonesia

Email:'romadhan0403232152@uinsu.ac.id;2agung0403232164@uinsu.ac.id;*faris04032
31038@uinsu.ac.id;*Marzuki1l100000173@uinsu.ac.id

Abstract

This study discusses the dynamics of Islamic governance during the Umayyad and Abbasid dynasties and the
contribution of classical Islamic political thought in explaining the transition from the shura-based caliphate to
a hereditary monarchy. The main problem addressed is how the structure of power functioned during these two
major dynasties and the extent to which the political thought of figures such as Al-Farabi, Al-Mawardi, and Ibn
Khaldun reflects the political reality of their time. This study aims to analyze the characteristics of the Umayyad
and Abbasid power systems and relate them to the construction of state theory developed within Islamic political
philosophy. The method used is a qualitative approach through library research and descriptive analysis of
primary and secondary sources. The findings reveal that the Umayyad government system was marked by
power centralization and dynastic consolidation, while the Abbasid period introduced administrative and
intellectual innovations despite maintaining a monarchical structure. Each of the three Islamic thinkers studied
developed an ideal concept of statehood in response to the political conditions of their time. Al-Farabi
emphasized the ideal state (al-Madinah al-Fadhilah), Al-Mawardi detailed the principles of imamate under
sharia, and Ibn Khaldun highlighted the role of social cohesion (ashabiyah) in maintaining political stability.
This study concludes that classical Islamic political thought remains relevant for development in the context of
contemporary governance.

Keywords: Umayyad Dynasty, Abbasid Dynasty, Islamic Politics, Al-Farabi, Ibn Khaldun, Al-Mawardi

Abstrak
Penelitian ini membahas dinamika pemerintahan Islam pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah
serta kontribusi pemikiran politik Islam klasik dalam menjelaskan perubahan sistem kekuasaan dari
kekhalifahan syura menuju monarki herediter. Permasalahan dalam kajian ini adalah bagaimana
bentuk sistem pemerintahan pada masa dua dinasti besar tersebut serta sejauh mana relevansi
pemikiran tokoh-tokoh seperti Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun dalam memotret realitas
politik Islam saat itu. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis karakteristik sistem kekuasaan
Umayyah dan Abbasiyah dan mengaitkannya dengan konstruksi teori kenegaraan yang berkembang
dalam khazanah pemikiran politik Islam. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif
dengan studi pustaka dan analisis deskriptif terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Hasil
temuan menunjukkan bahwa sistem pemerintahan Umayyah ditandai oleh sentralisasi kekuasaan
dan penguatan dinasti, sedangkan Abbasiyah membawa inovasi administratif dan intelektual,

108 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)



https://doi.org/10.56552/jisipol.v7i1.303
mailto:romadhan0403232152@uinsu.ac.id
mailto:2agung0403232164@uinsu.ac.id
mailto:3faris0403231038@gmail.com
mailto:3faris0403231038@gmail.com

meskipun tetap dalam sistem monarki. Ketiga tokoh pemikir Islam yang dikaji masing-masing
memiliki konsep kenegaraan ideal yang lahir dari refleksi terhadap kondisi politik pada masa
mereka. Al-Farabi menekankan negara ideal (al-Madinah al-Fadhilah), Al-Mawardi mengurai prinsip
imamah dalam syariat, dan Ibn Khaldun menjelaskan pentingnya solidaritas sosial (ashabiyah) dalam
mempertahankan stabilitas negara. Kajian ini menyimpulkan bahwa pemikiran politik Islam klasik
tetap relevan untuk dikembangkan dalam kerangka politik kontemporer.

Kata Kunci: Dinasti Umayyah, Dinasti Abbasiyah, Politik Islam, Al-Farabi, Ibn Khaldun, Al-Mawardi

PENDAHULUAN

Sejarah peradaban Islam tidak dapat dilepaskan dari dinamika politik yang
berkembang sejak masa Khulafaur Rasyidin hingga lahirnya dinasti-dinasti besar
seperti Bani Umayyah dan Bani Abbasiyah. Masa kepemimpinan dua dinasti ini
menandai perubahan mendasar dalam struktur dan sistem pemerintahan Islam,
khususnya dalam pergeseran dari sistem kekhalifahan yang berdasarkan
musyawarah ke sistem monarki hereditas yang diwariskan secara turun-temurun.
Fenomena ini menunjukkan betapa kuatnya pengaruh politik terhadap struktur
keagamaan dan sosial umat Islam kala itu, serta bagaimana pengaruh pemikiran

para tokoh filsafat Islam turut berperan dalam pembentukan model kenegaraan.

Berbagai penelitian sebelumnya telah membahas secara parsial mengenai
dinamika politik di masa Bani Umayyah maupun Abbasiyah. Misalnya, studi Ajid
Thohir (2011) mengangkat aspek transisi sistem kekuasaan dari kekhalifahan ke
monarki dalam konteks politik Islam klasik. Sementara itu, tulisan Hasanuddin
(2018) fokus pada kontribusi Dinasti Abbasiyah dalam pengembangan ilmu
pengetahuan dan tata kelola pemerintahan. Kajian lain oleh Shiddigie (2015)
menelaah periodisasi sejarah kekhalifahan, namun masih terbatas dalam
mengaitkan pemikiran tokoh-tokoh besar Islam seperti Al-Farabi, Al-Mawardi, dan

Ibn Khaldun terhadap realitas politik yang terjadi pada masa dua dinasti tersebut.

Penelitian ini penting untuk dibahas mengingat minimnya kajian yang secara
komprehensif menghubungkan antara realitas politikDinasti Umayyah dan
Abbasiyah dengan konstruksi pemikiran politik Islam klasik. Sebagian besar studi
hanya menyoroti aspek historis atau filsafat politik secara terpisah, tanpa
menelusuri keterkaitan antara keduanya. Padahal, pemikiran para tokoh seperti Al-
Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun lahir sebagai respons terhadap kondisi sosial-
politik yang mereka alami. Oleh karena itu, artikel ini berupaya untuk
merekonstruksi hubungan antara sistem kekuasaan Islam klasik dan teori

kenegaraan Islam dengan pendekatan historis-filosofis. Kajian ini diharapkan dapat

109 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




memberikan kontribusi teoretis baru dalam pengembangan studi politik Islam dan
menjembatani kesenjangan antara konteks sejarah politik dan wacana pemikiran

Islam.

Artikel ini menghadirkan pendekatan komparatif dan analisis pemikiran
politik untuk mengkaji dinamika pemerintahan Dinasti Umayyah dan Abbasiyah
secara lebih menyeluruh. Kebaruan ilmiah dari artikel ini terletak pada upaya
mengaitkan perkembangan sistem politik di masa dua dinasti tersebut dengan
konstruksi teori kenegaraan Islam yang dikembangkan oleh tiga tokoh besar: Al-
Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun. Penulis memadukan analisis historis dan
filosofis guna menelusuri kesinambungan serta perbedaan mendasar dari kedua

sistem pemerintahan, dalam terang pemikiran politik Islam.

Permasalahan yang diangkat dalam artikel ini adalah bagaimana sistem
kekhalifahan dan monarki berkembang pada masa Dinasti Umayyah dan
Abbasiyah, serta bagaimana pemikiran Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun
merefleksikan dan mempengaruhi sistem pemerintahan yang dijalankan oleh kedua
dinasti tersebut. Adapun hipotesis dalam kajian ini adalah bahwa pemikiran ketiga
tokoh tersebut memberikan kontribusi penting dalam membentuk kerangka teoritis

sistem politik Islam yang berakar dari realitas pemerintahan kedua dinasti tersebut.

Tujuan dari artikel ini adalah untuk menganalisis pemikiran politik Islam
pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, serta mengaitkannya dengan teori-
teori kenegaraan yang dikembangkan oleh Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn
Khaldun. Penelitian ini penting karena dapat memperkaya khazanah pemikiran
politik Islam dan memberikan perspektif historis-filosofis terhadap dinamika

kekuasaan dalam peradaban Islam klasik.

KAJIAN PUSTAKA

Kajian tentang dinamika politik Islam pada masa Dinasti Umayyah dan
Abbasiyah telah menjadi objek perhatian para sejarawan dan pemikir politik Islam.
Beberapa penelitian terdahulu telah mengupas aspek struktural dan transisi
kekuasaan dari masa Khulafaur Rasyidin ke model pemerintahan dinasti. Misalnya,
Ajid Thohir (2011) dalam bukunya Perkembangan Politik Islam menyoroti
perubahan sistem kepemimpinan dari kekhalifahan syura ke monarki herediter. Ia
menekankan bahwa peralihan ini bukan hanya politis, tetapi juga berdampak pada

pemaknaan keagamaan terhadap konsep kepemimpinan.

110 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




Sementara itu, Hasanuddin (2018) dalam artikel Kontribusi Dinasti
Abbasiyah dalam Perkembangan Ilmu menyoroti peran Abbasiyah dalam
menciptakan peradaban ilmiah. Ia menegaskan bahwa kebijakan politik Dinasti
Abbasiyah menjadi landasan berkembangnya institusi pendidikan dan pemikiran
rasional dalam Islam. Namun, ia tidak secara eksplisit mengaitkan perkembangan

tersebut dengan teori politik para pemikir Islam klasik.

Dalam konteks pemikiran tokoh, pemikiran Al-Farabi tentang al-Madinah al-
Fadhilah telah banyak ditelaah, namun sering kali ditempatkan dalam kerangka
filsafat murni, bukan sebagai respon terhadap realitas politik historis. Misalnya,
studi Nurdin (2020) hanya membahas relevansi etika politik Al-Farabi tanpa
mengaitkannya dengan struktur kekuasaan yang berkembang di masa dinasti Islam
awal.Begitu juga dengan pemikiran Al-Mawardi yang terkenal dengan karyanya al-
Ahkam al-Sultaniyyah, banyak dibahas dalam konteks figih siyasah, tetapi belum
banyak penelitian yang menempatkan pemikirannya sebagai kritik atau penegasan
terhadap praktik politik dinasti Abbasiyah. Hal serupa juga terjadi pada pemikiran
Ibn Khaldun, di mana konsep ashabiyah lebih sering dipahami secara sosiologis
daripada ditarik sebagai pondasi teori politik Islam yang lahir dari pengalaman

sejarah.

Kesenjangan teori (theoretical gap) tampak jelas dalam minimnya penelitian
yang secara integratif mengkaji hubungan antara realitas politik Dinasti Umayyah
dan Abbasiyah dengan konstruksi pemikiran politik tokoh-tokoh Islam klasik
tersebut. Kebanyakan studi hanya memisahkan antara konteks sejarah politik dan

konteks pemikiran, padahal kedua hal tersebut saling memengaruhi.

Penelitian ini hadir untuk menjembatani kesenjangan tersebut, dengan
mengkaji secara komprehensif dinamika pemerintahan dua dinasti besar dalam
Islam dan relevansinya terhadap konstruksi teori kenegaraan Islam yang
dirumuskan oleh Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun. Dengan demikian,
artikel ini menawarkan kontribusi teoretis baru dalam pengembangan kajian politik

Islam dari sudut pandang historis dan filosofis.
METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis. Metode ini dipilih karena sesuai untuk menelaah data historis dan

111 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




pemikiran tokoh-tokoh filsafat Islam dalam konteks perkembangan sistem
pemerintahan pada masa Dinasti Umayyah dan Dinasti Abbasiyah. Penelitian ini
bertujuan untuk menggambarkan serta menganalisis secara mendalam fenomena
politik dan corak kepemimpinan yang berkembang dalam dua dinasti besar
tersebut, serta mengaitkannya dengan pemikiran politik Al-Farabi, Al-Mawardi, dan
Ibn Khaldun.

Data dalam penelitian ini diperoleh melalui studi pustaka (library research),
yaitu dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber primer dan sekunder yang
relevan, seperti kitab-kitab klasik, karya-karya tokoh, jurnal ilmiah, serta literatur
historis dan politik Islam. Teknik analisis data dilakukan secara kualitatif, dengan
mengelompokkan informasi berdasarkan tema-tema wutama seperti sistem
kekhalifahan, sistem monarki, teori kenegaraan Islam, serta kontribusi pemikiran

para tokoh dalam membangun konsep politik Islam.

Analisis dilakukan melalui interpretasi teks, perbandingan historis, dan
sintesis teori untuk mendapatkan pemahaman yang utuh mengenai dinamika
kekuasaan pada masa Umayyah dan Abbasiyah serta relevansi pemikiran tokoh-
tokoh klasik terhadap konsep politik Islam kontemporer. Hasil analisis ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan kajian pemikiran
politik Islam, khususnya dalam memahami hubungan antara sejarah politik Islam

dan filsafat kenegaraan.
HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Perkembangan Teori Kekhalifaan

Secara umum, Nourouzzaman Shiddigie membagi perjalanan sejarah Islam
menjadi tiga fase utama, yakni periode klasik, pertengahan, dan modern(Shiddiqi,
1994).Lebih lanjut, fase tersebut dapat dirinci menjadi lima masa penting, yaitu: masa
Nabi Muhammad saw. (571-632 M), masa Khulafaur Rasyidin (632-661 M), masa
kekuasaan Dinasti Umayyah (661-750 M), masa kekuasaan Dinasti Abbasiyah (750-
1250 M), serta masa setelah runtuhnya kekuasaan khalifah di Baghdad (1250 hingga

masa kini).

Dari keseluruhan fase tersebut, salah satu periode yang menarik untuk dikaji
lebih dalam adalah masa kekhalifahan Dinasti Bani Umayyah (661-750 M), yang
merupakan kelanjutan dari era Khulafaur Rasyidin. Keunikan dinasti ini didasarkan

pada beberapa faktor penting, di antaranya: pertama, pada masa ini terjadi

112 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




peralihan bentuk pemerintahan dari sistem kekhalifahan yang sebelumnya
berdasarkan musyawarah (demokratis), menjadi sistem monarki turun-temurun
(herediter). Kedua, berdirinya dinasti ini didahului oleh konflik politik antara Ali
bin Abi Thalib dan Muawiyah bin Abi Sufyan.

Dinasti Umayyah

Setelah pembunuhan Usman bin Affan, perselisihan antara Muawiyah dan
Ali muncul. Muawiyah saat itu menjabat sebagai gubernur di daerah Syam
(Damaskus), sedangkan Ali adalah Khalifah. Tujuan Muawiyah adalah untuk
menggugat kematian Khalifah Usman yang terbunuh. Setelah itu, konflik ini
mencapai puncaknya selama perang Siffin, yang menandai awal kekhalifahan
Dinasti Umayyah(Islam & Alauddin, n.d.).

Ajid Thohir menyatakan bahwa proses tahkim atau peradilan dalam perang
Siffin, yang pada dasarnya dilakukan untuk membalas kematian Khalifah Utsman
bin Affan, adalah titik di mana Dinasti Umayyah dimulai. Meskipun para
pendukung Ali bin Abi Thalib seharusnya menang dalam pertempuran itu, tangan
kanan Muawiyah, Amru bin Ash, segera mendorong pendukung Ali untuk kembali
mengikuti hukum Allah dengan mengangkat al-Qur'an dengan ujung tombak ketika
kekalahan mulai terlihat. Dalam keadaan seperti ini, Ali terjebak oleh taktik dan

pendekatan yang digunakan Muawiyah.(Thohir, 2009).

Dalam penjelasan lain dinyatakan, Ali sebenarnya telah menyadari bahwa
pengangkatan mushaf oleh Muawiyah hanyalah siasat politik. Namun, tekanan dari
para Qurra dan pemuka agama yang khawatir jika al-Qur'an tidak diakui sebagai
hukum membuat mereka mendesak Ali untuk menyetujui tahkim. Meskipun sudah
diperingatkan, mereka tetap memaksa hingga akhirnya Ali mengutus seseorang
menemui Muawiyah, yang menyatakan bahwa pengangkatan mushaf bertujuan
untuk kembali pada perintah Allah. Kedua pihak sepakat mengirim utusan: Abu
Musa al-Asyari dari pihak Ali dan Amru bin Ash dari pihak Muawiyah. Peristiwa
ini menyebabkan Ali kehilangan kekuatan politik, sementara Muawiyah semakin

kuat dan membuka jalan baginya menjadi raja sekaligus khalifah.(Rahmadi, 2018).

Saat Khalifah Ali bin Abi Thalib wafat, masa kepemimpinan khulafau al-
Rasyidin berakhir. Oleh karena itu, Hasan bin Ali diangkat untuk menggantikan

ayahnya oleh masyarakat Arab, Irak, dan Iran, sampai Qois ibn Saad membaiat dan

113 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




masyarakat Irak mengikutinya. Namun, pihak Muawiyah menentang pembaiatan

tersebut, dan Muawiyah mengirim tentara untuk menyerang kota Irak.

Peperangan berhasil dihindari berkat kebijaksanaan Hasan bin Ali yang lebih
memilih jalan damai demi mencegah pertumpahan darah di kalangan umat Islam.
Sebagai bagian dari kesepakatan perdamaian, Hasan bin Ali mengajukan beberapa
syarat kepada Muawiyah. Di antaranya adalah bahwa Muawiyah tidak boleh
menaruh dendam kepada penduduk Irak, pajak tanah dari negeri Ahwaz harus
diberikan kepada Hasan setiap tahun, serta Muawiyah harus membayar kepada
saudaranya, Husein, sebesar dua juta dirham. Selain itu, Muawiyah diminta
menjamin keamanan dan memaafkan kesalahan penduduk Irak, memberikan
bantuan lebih besar kepada Bani Hasyim dibandingkan Bani Abdu Syam, dan
jabatan khalifah setelah Muawiyah harus diputuskan berdasarkan musyawarah di
kalangan kaum Muslimin.(Haris, 2018).

Oleh karena itu, Muawiyah bin Abi Sofyan secara resmi diangkat menjadi
khalifah setelah Hasan bin Ali mengundurkan diri dari jabatan tersebut, yang
mendapat dukungan dari kaum Syiah selama beberapa bulan. Peristiwa "Am al-
Jamaah” tahun persatuan yang terjadi antara Hasan bin Ali dan Muawiyah bin Abi
Sofyan sekaligus menandai batas antara masa Khulafau al-Rasyidin (632-661 M) dan
Dinasti Umayyah (661-750 M).

Muawiyah bin Abi Sufyan merupakan pendiri Dinasti Umayyah. Ia dikenal
sebagai sosok yang memiliki kemampuan besar dalam pembangunan, bahkan
sering disejajarkan dengan para khalifah sebelumnya dari masa Khulafaur Rasyidin.
Meskipun begitu, banyak pihak awalnya kurang bersimpati padanya, terutama
karena keterlibatannya dalam Perang Shiffin, di mana ia menggunakan berbagai
taktik, termasuk kekerasan, diplomasi, dan tipu muslihat. Selain itu, awal

pemerintahannya juga tidak lahir dari proses pemilihan yang demokratis.

Pada awal pemerintahannya, Muawiyah melakukan dua hal. Pertama, dia
memindahkan ibu kota Negara dari Madinah (Kufah) ke Damascus, tempat dia
menjabat sebagai gubernur selama masa Khalifah Usman dan Ali. Kedua, dia
mengubah sistem pemerintahan dari demokrasi menjadi monarki hereditary. Ini
terbukti ketika generasi berikutnya dari Muawiyah memaksa seluruh rakyatnya
untuk mengabdi kepada Yazid, anaknya. Muawiyah bermaksud menerapkan
monarki Persia dan Bizantium.(Anton, Yogi Setiawan, Hani Nurulhanifah, Fitria Rahayu,
2024).

114 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




Ketiga, seperti yang disampaikan oleh Ali Husni al-Kharbutily, Muawiyah bin
Abi Sufyan adalah sosok yang cerdas dan sangat terampil dalam strategi politik.
Karena kecakapannya itulah, Dinasti Umayyah pada masa kepemimpinannya
membagi wilayah kekuasaan menjadi lima wilayah politik utama, yaitu; 1)Wilayah
Jazirah Arab, yang meliputi Hijaz, Yaman, Makkah, dan Madinah, 2)Wilayah Mesir,
yang mencakup seluruh kawasan Mesir, 3)Wilayah Irak, yang meliputi Teluk Persia,
Aman, Bahrain, Sijistan, Kirman, Khurasan, hingga Punjab di India, 4)Wilayah Asia
Kecil, yang terdiri dari Armenia dan Azerbaijan, dan 5)Wilayah Afrika, yang
mencakup Barbar, Andalusia, serta negara-negara di sekitar Laut Tengah.(Zainudin,
2015).

Di antara jasa-jasa Muawiyah antara lain adalah mendirikan kantor cap
(untuk percetakan mata uang), membentuk sistem pos cepat dengan memanfaatkan
kuda-kuda yang selalu siap di setiap pos antarwilayah, membangun armada laut
militer pertama dalam sejarah Islam, serta menerapkan sistem penggajian tentara
secara teratur. Selain itu, pada masa pemerintahannya, profesi hakim (qadhi) mulai
berkembang sebagai jabatan khusus yang mandiri. Muawiyah wafat di Damaskus
pada tahun 60 H karena sakit, dan kepemimpinannya dilanjutkan oleh putranya,
Yazid, yang sebelumnya telah ditunjuk sebagai pewaris takhta sejak masa
pemerintahan Muawiyah.

Dinasti Abbasiyah

Peralihan dari Dinasti Umayyah ke Dinasti Abbasiyah merupakan titik balik
penting dalam sejarah Islam yang terjadi pada tahun 750 M (132 H). Dinasti
Umayyah yang telah memimpin sejak tahun 661 M mulai mengalami kemunduran
akibat berbagai faktor internal dan eksternal. Pemerintahannya yang didominasi
oleh elit Arab dan bersifat otoriter memunculkan ketidakpuasan dari berbagai
kalangan, terutama dari kelompok non-Arab (mawali), Syiah, serta kaum intelektual
dan wulama yang merasa tersisihkan. Ketimpangan sosial dan politik ini
dimanfaatkan oleh Bani Abbas, keturunan Abbas bin Abdul Muthalib (paman Nabi
Muhammad SAW), untuk menggalang kekuatan dan menggulingkan kekuasaan

Umayyah.

Pemberontakan besar dimulai dari Khurasan, dipimpin oleh Abu Muslim al-
Khurasani, yang berhasil memperoleh dukungan luas. Puncak dari perlawanan ini
terjadi dalam Pertempuran Zab, di mana pasukan Abbasiyah berhasil mengalahkan
pasukan Umayyah dan membunuh khalifah terakhirnya, Marwan II. Setelah
kemenangan tersebut, Abul Abbas as-Saffah diangkat sebagai khalifah pertama dari

115 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




Dinasti Abbasiyah. Dengan berdirinya dinasti baru ini, pusat pemerintahan
dipindahkan dari Damaskus ke Baghdad, yang kemudian menjadi pusat ilmu
pengetahuan dan peradaban Islam. Dinasti Abbasiyah membuka peluang bagi kaum
non-Arab untuk berperan aktif dalam pemerintahan dan perkembangan peradaban,
menandai era baru yang lebih inklusif dan intelektual dalam sejarah kekhalifahan

Islam.

Daulah Abbasiyah sebagai sebuah kekhalifahan baru menunjukkan
perbedaan yang cukup mencolok dibandingkan dengan Daulah Umayyah
sebelumnya. Selain dominasi bangsa Arab dalam pemerintahan yang telah
digantikan oleh pengaruh Persia, Turki, dan golongan Mawali, masih terdapat

sejumlah perbedaan lainnya dalam berbagai aspek, sebagai berikut:

Para khalifah Abbasiyah berupaya memberikan nilai kesucian kepada Daulah
mereka, dengan menjadikan aturan pemerintahan mereka berlandaskan pada
syariat Allah, berbeda dengan Daulah Umayyah yang lebih menekankan pada
identitas Arab, menjadikan para khalifah terlihat seperti pemimpin suku. Sikap ini
mempengaruhi sistem pemerintahan yang lebih fokus pada aspek material. Dengan
kata lain, posisi khalifah Abbasiyah dianggap sebagai titipan dari Allah, bukan hasil
pilihan rakyat. Dampak ini dirasakan dalam cara pemerintah menjalankan tugasnya.
Para khalifah menyebut diri mereka al-Imam, sebuah gelar yang sebelumnya
digunakan oleh pemimpin dalam kegiatan shalat. Sistem monarki ini juga diwarnai
dengan berbagai ritual dan tata cara, sehingga khalifahtidak bisa ditemui secara

langsung tanpamelewati beberapa pengawal(Abbas, 2018).

Pada masa kekuasaan Abbasiyah, terjadi penyatuan antara unsur politik dan
agama, yang menjadi pembeda utama dari masa sebelumnya yang cenderung
menitikberatkan pada aspek duniawi. Penyatuan ini tampak jelas melalui berbagai
pemberontakan yang umumnya bermula dari persoalan-persoalan keagamaan. Para
khalifah Abbasiyah meyakini bahwa mereka bertugas menegakkan keadilan dan
menghidupkan sunnah Nabi. Perpaduan antara kepentingan agama dan politik ini
menjadikan kepatuhan rakyat kepada khalifah tidak hanya sebagai bentuk ketaatan
politik, tetapi juga sebagai bagian dari pelaksanaan ajaran agama. Dalam sistem
pemerintahan, banyak struktur dan jabatan yang diadopsi dari tradisi Persia, seperti

posisi wazir, al-hajib, serta berbagai lembaga birokrasi di lingkungan istana.

Berbeda dengan Dinasti Umayyah, Dinasti Abbasiyah tidak lagi

menitikberatkan pada ekspansi wilayah kekuasaan, melainkan lebih fokus pada

116 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




upaya mempertahankan batas-batas yang telah ada, memberikan tindakan tegas
terhadap kerajaan yang melanggar perjanjian, serta menghadapi kelompok-
kelompok pemberontak. Ketiadaan ekspansi wilayah bukan berarti menunjukkan
kelemahan, justru sebaliknya, Dinasti Abbasiyah memiliki kekuatan yang kokoh di
berbagai aspek. Dinasti ini dikenal sebagai salah satu kekhalifahan Islam yang
paling panjang usianya, yaitu sekitar 524 tahun. Sepanjang periode tersebut,
terdapat 37 khalifah yang memimpin secara bergantian, namun masa kejayaan
Dinasti  Abbasiyah hanya berlangsung pada era sembilan Kkhalifah
pertamanya(Amiruddin Dardiri et al., 2023)

2. Perbedaan Sistem Monarki dan Kekhalifaan

Sistem monarki merupakan bentuk pemerintahan di mana seorang raja atau
ratu memegang kekuasaan tertinggi, dengan posisi ini diwariskan dari satu generasi
ke generasi selanjutnya. Dalam model ini, pemimpin dapat memiliki kekuasaan
absolut atau konstitusional, tergantung pada jenis pemerintahan yang diterapkan.
Dalam sejarah Islam, monarki mulai muncul dengan jelas setelah periode Khulafaur
Rasyidin, terutama saat kepemimpinan mulai beralih secara turun temurun dalam
satu dinasti. Ini menunjukkan adanya perubahan dari sistem kepemimpinan
khalifah yang berbasis pada prinsip musyawarah ke arah pola pemerintahan yang
lebih mirip suatu dinasti(Puspaningrum & Wulandari, 2023).

Berbeda dengan itu, kekhalifahan merupakan suatu bentuk pemerintahan
dalam Islam yang menempatkan seorang pemimpin, yaitu khalifah, sebagai kepala
umat berdasarkan prinsip-prinsip syariah Islam. Proses pemilihan khalifah
dilakukan melalui diskusi atau baiat yang melibatkan tokoh-tokoh masyarakat dan
para ahli, yang biasanya disebut sebagai ahlul halli wal ‘agdi. Dalam struktur ini,
kepemimpinan dianggap sebagai sebuah tanggung jawab, bukan sebagai hak yang
diwariskan. Seorang khalifah memiliki kewajiban untuk bertanggung jawab tidak
hanya kepada rakyatnya tetapi juga kepada Allah SWT. Ia diharuskan untuk
menegakkan keadilan, melindungi agama, dan mengimplementasikan hukum-
hukum Islam secara keseluruhan. Pengawasan terhadap pemimpin dilakukan oleh
para ulama dan masyarakat, sehingga kekuasaan tidak bersifat mutlak.

Perbedaan mencolok antara sistem monarki dan kekhalifahan terletak pada
sumber legitimasi kekuasaan dan proses suksesi kepemimpinan. Dalam
kekhalifahan, kekuasaan berasal dari umat melalui mekanisme musyawarah dan
baiat, sedangkan dalam monarki, kekuasaan bersifat turun-temurun dan tidak
memerlukan persetujuan umat secara langsung. Dalam sejarah Islam, gejala

perubahan ini tampak nyata pada masa pemerintahan setelah era Khulafaur

117 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




Rasyidin, di mana sistem pewarisan jabatan mulai diterapkan. Meski tetap
menggunakan istilah “khalifah,” namun praktik pemerintahannya menunjukkan
corak monarki yang mengedepankan garis keturunan dan kekuasaan absolut dalam

keluarga penguasa(Malik, 2017).

3. Pemikiran Tokoh Filsafat Islam
a. Al- Farabi

Nama lengkapnya adalah Abu An-Nashr Muhammad bin Muhammad bin
Tharkhan bin Uzlug. Ia berasal dari kota Farab, sebuah wilayah yang terletak di
Khurasan, Turkestan. Al-Farabi lahir pada tahun 259 H atau 870 M, dan wafat pada
tahun 339 H atau 950 M.Sejak muda, ia menimba ilmu-ilmu keislaman di kota
Bukhara. Ia kemudian mempelajari logika dari seorang Kristen Nestorian bernama
Yuhanna bin Hailan. Bersama gurunya itu, Al-Farabi pergi ke Irak dan menetap di
Bagdad. Di kota tersebut, ia juga belajar kepada Abu Bisyr bin Mattius, seorang ahli
logika dan filsafat yang juga beragama Kristen. Selain itu, ia memperdalam ilmu tata
bahasa Arab (nahwu) kepada Abu Bakr al-Siraj.Pada tahun 330 H atau 941 M, Al-
Farabi pindah ke Damaskus. Di sana, ia bertemu dengan Saif ad-Daulah, Sultan
Halab (Aleppo), yang kemudian menjadikannya orang kepercayaan dan
memberinya tunjangan yang sangat besar.(Sa’adi et al., 2024)

Menurut Al-Farabi, tujuan utama bernegara adalah meraih kebahagiaan
dunia dan akhirat melalui ibadah dan pengabdian kepada Tuhan, menjadikan
pandangannya bersifat teosentris dan berbeda dari filsuf Barat. Setiap warga negara
harus memiliki cita-cita bersama untuk mencapai kebahagiaan kolektif. Al-Farabi
juga menegaskan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang secara alami
membutuhkan hidup bersama dalam komunitas politik, karena kerja sama
diperlukan untuk meraih kesempurnaan. Masyarakat yang ideal, menurutnya,
adalah kumpulan warga negara yang beragam namun saling melengkapi.
(Pancawati, 2018).

Al-Farabi meyakini bahwa negara adalah sumber utama kebahagiaan dunia
dan akhirat, yang dicapai melalui semangat tolong-menolong antarwarganya.
Negara ideal ini disebut al-madinah al-fadilah, dan ditopang oleh empat keutamaan:
duniawi, ukhrawi, jasmani, dan rohani. Ia menggambarkan negara seperti tubuh
manusia, di mana setiap bagian memiliki fungsi masing-masing namun
dikendalikan oleh satu pusat, yaitu pemimpin, layaknya hati yang mengatur seluruh

organ tubuh.

118 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




Madinah Al-Fadhilah memiliki tiga syarat keunggulan: (1) Keunggulan dalam
bidang ilmu pengetahuan, (2) Keunggulan dalam ideologi, dan (3)Keunggulan
dalam aspek keagamaan.ebagaimana fungsi hati dalam tubuh yang tidak dapat
digantikan oleh organ lain, demikian pula dalam suatu negara, tidak semua orang
layak menjadi pemimpin. Oleh karena itu, kota ideal ini harus dipimpin oleh sosok
pemimpin yang juga ideal, yakni seorang filsuf yang memiliki karakteristik seperti
seorang nabi. Pemimpin tersebut dituntut menjadi individu yang paling unggul
dalam keilmuan, memiliki akhlak yang luhur, jiwa yang bersih, dan mampu
mengatur seluruh aspek kehidupan masyarakat dengan bijaksana. Selain itu, ia juga
harus mampu menerima cahaya intelektual secara aktif, baik melalui potensi
bawaan maupun hasil dari pengembangan diri yang terus menerus. Sifat-sifat inilah
yang menjadikannya seorang filsuf yang sekaligus mencerminkan sifat kenabian
(Muttaqin, 2022).

b. Al- Mawardi

Imam al-Mawardi merupakan seorang cendekiawan Muslim terkemuka yang
lahir di kota Bashrah pada tahun 364 H atau 975 M dan wafat di Baghdad pada usia
86 tahun, tepatnya pada tanggal 30 Rabiul Awwal 450 H. Nama lengkap beliau
adalah Abu al-Hasan ‘Ali ibn Muhammad ibn Habib al-Mawardi al-Basri al-
Baghdadi, dan beliau dikenal dengan gelar Imam al-Mawardi. Gelar ini disematkan
karena kecakapannya dalam menyampaikan argumen, berpidato, berdiskusi, serta
kemampuannya menganalisis persoalan-persoalan umat dengan tajam.Selain
dikenal sebagai ahli fikih, al-Mawardi juga dikenal secara khusus sebagai pakar
dalam bidang fikih politik (figih siyasi). Pemikiran-pemikirannya dalam bidang ini
memberikan pengaruh besar terhadap perkembangan pemikiran politik Islam, dan
dalam perjalanan sejarah, ia semakin dikenal sebagai salah satu tokoh utama dalam
bidang figih siyast.

Imam al-Mawardi merupakan salah satu tokoh besar dalam tradisi pemikiran
politik Islam klasik. Pemikirannya sangat memengaruhi perumusan konsep
kenegaraan Islam, khususnya dalam hal kepemimpinan atau imamah. Gagasan-
gagasannya tertuang dalam karya monumental berjudul al-Ahkam al-Sulthaniyyah,
yang menjadi rujukan penting dalam bidang fikih siyasah (politik Islam). Menurut
al-Mawardi, imamah adalah lembaga penting yang wajib ditegakkan, baik secara
rasional maupun syar’i. Secara rasional, karena manusia adalah makhluk sosial yang
tidak lepas dari potensi konflik, maka dibutuhkan seorang pemimpin untuk

menjamin keadilan dan keteraturan. Sedangkan secara syar’i, karena banyak hukum

119 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




agama yang tidak dapat ditegakkan tanpa adanya kekuasaan, maka keberadaan
pemimpin adalah keharusan demi menjaga agama dan mengatur urusan
dunia(Muttaqin, 2022).

Al-Mawardi menjelaskan bahwa seorang pemimpin (Ahl al-Imamah) harus
memenuhi tujuh kriteria utama: adil, mampu berijtihad, sehat panca indera, fisik
sempurna, cerdas, berani, dan berasal dari keturunan Quraisy. Sementara itu,
pemilih pemimpin (Ahl al-Ikhtiyar) harus memiliki integritas, pengetahuan, dan
kebijaksanaan. Proses pengangkatan pemimpin dapat dilakukan melalui pemilihan
oleh Ahl al-Hall wa al-"Aqd atau penunjukan langsung oleh pemimpin sebelumnya.
[a juga merinci sepuluh tugas utama pemimpin, seperti menjaga agama,
menegakkan keadilan, menerapkan syariat, menjaga keamanan, mengelola
keuangan, serta mengangkat pejabat yang amanah. Sebagai imbalan, pemimpin
berhak atas ketaatan rakyat dan dukungan yang layak, selama kebijakannya sesuai

dengan syariat dan dilakukan melalui musyawarah

Keistimewaan pemikiran al-Mawardi terletak pada ketegasannya dalam
menyatakan bahwa seorang pemimpin bisa dimakzulkan jika tidak lagi memenuhi
syarat. Al-Mawardi menyebutkan tiga kondisi utama yang menyebabkan
pemakzulan, yakni: terjadi penyimpangan moral dan akidah, mengalami cacat fisik
atau kehilangan akal, serta kehilangan otoritas karena dikuasai pihak lain. Dengan
demikian, al-Mawardi menegaskan pentingnya kepemimpinan yang adil,
bertanggung jawab, dan tetap berada dalam koridor syariat. Pemikiran politik al-
Mawardi ini dinilai relevan untuk dijadikan rujukan dalam sistem kepemimpinan,

baik di masa klasik maupun dalam konteks negara modern saat ini(Amin, 2016).
c. Ibnu Khaldun

Nama lengkapnya adalah Abdurrahman Abu Zaid, yang kemudian dikenal
dengan gelar Waliyyuddin. Ia lahir di Tunisia pada awal bulan Ramadhan tahun 732
H (1332 M) dan wafat di Kairo, Mesir, pada tanggal 25 Ramadhan 808 H (1406 M).
Ibnu Khaldun merupakan salah satu tokoh Muslim terkemuka pada masanya. Ia
dikenal sebagai pelopor dalam dunia keilmuan karena menjadikan sejarah sebagai
suatu ilmu yang sistematis, dengan menyertakan argumen-argumen logis untuk
menjelaskan peristiwa-peristiwa yang terjadi.Pendidikan pertamanya diperoleh dari
ayahnya sendiri yang menjadi guru awal baginya. Selanjutnya, ia belajar bahasa
kepada sejumlah ulama seperti Abu Abdillah Muhammad Ibnu al-’Arabi al-Husairi,
Abu al-Abbas Ahmad Ibnu al-Qushar, dan Abu Abdillah al-Wadiyashi. Dalam
bidang fikih, ia berguru kepada Abi Abdillah Muhammad al-Jiyan dan Abu al-

120 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




Qassim Muhammad al-Qashir. Selain itu, Ibnu Khaldun juga mendalami ilmu
logika, teologi, matematika, dan astronomi dari Abu Abdillah Muhammad Ibnu
Ibrahim al-‘Arabi.(Huda, 2008).

Ibn Khaldun adalah seorang ilmuwan Muslim yang terkenal karena
pemikirannya dalam bidang politik, sejarah, dan sosiologi. Salah satu konsep utama
dalam pemikiran politiknya adalah ashabiyah, yaitu semangat solidaritas dan
kebersamaan dalam suatu kelompok masyarakat. Menurut Ibn Khaldun, ashabiyah
merupakan fondasi utama berdirinya sebuah negara. Negara akan kokoh jika
masyarakatnya memiliki ikatan sosial yang kuat, dan akan melemah bahkan runtuh
apabila semangat solidaritas itu hilang. Pemikiran ini lahir dari pengamatan dan
pengalamannya dalam dunia politik serta telaahnya terhadap sejarah berbagai
dinasti Islam.

Ibnu Khaldun juga menekankan pentingnya peran agama dalam
memperkuat ashabiyah. la menilai bahwa agama, khususnya Islam, mampu menjadi
kekuatan pemersatu yang melampaui ikatan kabilah atau kesukuan.Dalam
pandangan Ibnu Khaldun, negara tidak akan bertahan lama jika tidak didukung
oleh sistem kekuasaan yang adil dan pemimpin yang memiliki kualitas tertentu.
Oleh karena itu, ia merumuskan kriteria bagi seorang khalifah, yaitu harus memiliki
ilmu, keadilan, kemampuan, tidak cacat fisik, dan berasal dari keturunan
Quraisy.Meski syarat terakhir ini menuai perdebatan, Ibn Khaldun melihatnya dari
sudut pandang historis dan sosiologis, karena kaum Quraisy dikenal memiliki
kharisma dan keunggulan dalam memimpin umat Islam(Illham, 2016).

Selain itu, Ibnu Khaldun juga memberikan delapan prinsip penting yang
harus dijaga oleh pemimpin agar negara tetap stabil dan berkeadilan. Prinsip
tersebut meliputi pentingnya kekuasaan dalam menegakkan syari’ah, perlunya
syari’ah untuk membimbing kekuasaan, ketergantungan penguasa pada rakyat,
serta pentingnya pembangunan, kekayaan, dan keadilan sebagai landasan dalam
menyejahterakan masyarakat. Dengan demikian, pemikiran politik Ibnu Khaldun
sangat menekankan keterkaitan antara kekuasaan, solidaritas sosial, agama, dan
keadilan.(Solikah & Ismail, 2019)

PENUTUP

Penelitian ini menunjukkan bahwa masa pemerintahan Dinasti Umayyah dan
Abbasiyah merupakan periode penting dalam sejarah politik Islam yang menandai
pergeseran dari sistem kekhalifahan berbasis musyawarah ke sistem monarki
hereditas. Dinasti Umayyah memperkenalkan model kekuasaan yang lebih terpusat
dan turun-temurun, sementara Dinasti Abbasiyah membawa pendekatan yang lebih

121 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




terstruktur dan administratif, meskipun tetap mempertahankan sistem
monarki.Pemikiran politik Islam dari Al-Farabi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun
memberikan kontribusi besar dalam memahami dan merumuskan konsep ideal
negara dalam Islam. Al-Farabi menekankan pentingnya kepemimpinan filosofis
yang berorientasi pada kebahagiaan umat, Al-Mawardi menekankan pentingnya
legitimasi dan syarat-syarat kepemimpinan dalam kerangka syariat, sedangkan Ibn
Khaldun menekankan peran solidaritas sosial (ashabiyah) dalam mempertahankan
stabilitas negara.Keterkaitan antara dinamika pemerintahan dua dinasti tersebut dan
konstruksi pemikiran para tokoh ini memperlihatkan bahwa realitas politik Islam
tidak berdiri sendiri, melainkan berkembang seiring pemikiran yang hidup dan
merespons zaman. Dengan demikian, penelitian ini berhasil menunjukkan bahwa
teori politik Islam bersifat dinamis dan kontekstual.

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi pijakan bagi kajian lebih lanjut
mengenai rekonstruksi pemikiran politik Islam dalam konteks kekinian, khususnya
dalam membangun model pemerintahan yang berlandaskan pada prinsip keadilan,
musyawarah, dan nilai-nilai Islam. Disarankan kepada peneliti selanjutnya untuk
mengeksplorasi lebih jauh keterkaitan antara konsep politik klasik Islam dengan
tantangan-tantangan modern, seperti demokrasi, pluralisme, dan hak asasi manusia,
sehingga pemikiran politik Islam tetap relevan dalam dunia kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Abbas, N. (2018). Pemikiran Politik Islam Pada Masa Pemerintahan Dinasti
Abbasiyah. Jurnal Dakwah Tabligh, 17(1), 68-83.

Amin, M. (2016). Pemikiran Politik Al-Mawardi. Jurnal Politik Profetik, 4(2), 117-136.
https://doi.org/10.24252/jpp.v4i2.2744

Amiruddin Dardiri, M., Waluyo, W., & Aquil, A. (2023). Kondisi Sosial-Politik
Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam. Jurnal
Asy-Syukriyyah, 24(1), 69-82. https://doi.org/10.36769/asy.v24i1.318

Anton, Yogi Setiawan, Hani Nurulhanifah, Fitria Rahayu, D. S. (2024). Sejarah
Perkembangan Bani Umayah dan Peradaban Tiga Kerajaan Islam. Jurnal Intelek
Dan Cendikiawan Nusantara, 1(1), 543-550.

Haris, M. (2018). Situasi Politik Pemerintahan Dinasti Umayyah dan Abbasiyah.
TASAMUH: Jurnal Studi Islam, 10(2), 391-406.
https://doi.org/10.47945/tasamuh.v10i2.79

Huda, N. (2008). Pemikiran ibn khaldun tentang Ashabiyah. Suhuf, 20(1), 41-52.

122 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




ITham. (2016). Konsep “Ashabiyah Dalam Pemikiran Politik Ibnu Khaldun. Jurnal
Politik Profetik, 4(1), 1-13.

Islam, U., & Alauddin, N. (n.d.). Perkembangan Politik dan Ilmu Pengetahuan Masa
Dinasti Bani Umayyah. 80-96.

Malik, M. K. (2017). Potret Kekhalifahan Islam Dinamika Kepemimpinan Islam
Pasca al-Khulafa al-Rasyid(in hingga Turki Utsmani. Tsagafah, 13(1), 135.
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.980

Muttaqin, J. (2022). AL-FARABI : POLITIK SEBAGAI JALAN KEBAHAGIAAN. An-
Nur: Jurnal Studi Islam, 14(2), 129-144.

Pancawati, H. (2018). Pemikiran al-Farabi Tentang Politik dan Negara. Aglania, 9(1),
73. https://doi.org/10.32678/aqlania.v9i01.2063

Puspaningrum, A., & Wulandari, N. D. (2023). PERBANDINGAN SISTEM
PEMERINTAHAN DAN PENDIDIKAN MASA DINASTI UMMAYAH DAN
DINASTI ABASIYAH Azizah. Jambura History and Culture Journal, 5(2), 35-55.

Rahmadj, F. (2018). Dinasti Umayyah (Kajian Sejarah dan Kemajuannya). Al-Hadi,
111(2), 669-676.

Sa’adi, G. M., Hasan, A., Umar, M., & Khasyi'in, N. (2024). Pemikiran Politik Al-
Farabi. Interdisciplinary Explorations in Research Journal, 2(2), 865-882.
https://doi.org/10.62976/ierj.v2i2.577

Shiddiqi, N. (1994). Sunni Dalam Perspektif Sejarah. Al-Jami’ah: Journal of Islamic
Studies, 32(57), 1-12.

Solikah, S., & Ismail, I. (2019). Pemikiran Politik Ibnu Kholdun (732 H-808 H/1332-
1406 M). Al Hikmah: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 65-83.

Thohir, A. (2009). Perkembangan Peradaban di Kawasan Dunia Islam(p. 364). PT.
Rajawali Pers.

Zainudin, E. (2015). Perkembangan Islam Pada Masa Bani Umayyah. Jurnal
Intelegensia, 3(2), 28-35Zainudin, E. (2015).

123 | Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik | Volume 7 | Nomor 1| Agustus 2025 | (Hal. 108-123)

(1) Lisensi:
Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 Internasional (CC BY)




